
eprints@whiterose.ac.uk
https://eprints.whiterose.ac.uk

Universities of Leeds, Sheffield and York

Deposited via The University of Sheffield.

White Rose Research Online URL for this paper:
https://eprints.whiterose.ac.uk/id/eprint/90911/

Version: Accepted Version

Article:

Brandist, C., Chakrabarti, P. and Khan, I. (2015) An Exclusive Interview With Professor 
Craig Brandist. Writing Today: International Journal of Studies in English, 1 (3). 18 - 30 
(12). ISSN: 2230-8466 

Reuse 

Items deposited in White Rose Research Online are protected by copyright, with all rights reserved unless 
indicated otherwise. They may be downloaded and/or printed for private study, or other acts as permitted by 
national copyright laws. The publisher or other rights holders may allow further reproduction and re-use of 
the full text version. This is indicated by the licence information on the White Rose Research Online record 
for the item. 

Takedown 

If you consider content in White Rose Research Online to be in breach of UK law, please notify us by 
emailing eprints@whiterose.ac.uk including the URL of the record and the reason for the withdrawal request. 

mailto:eprints@whiterose.ac.uk
https://eprints.whiterose.ac.uk/id/eprint/90911/
https://eprints.whiterose.ac.uk/


Interview with Professor Craig Brandist 
Interviewer: Dr. Paromita Chakrabarti 

    Assistant Professor, Dept. of English,  
     HR College, University of Mumbai 

 
Craig Brandist was born in Coventry, UK, in 1963. He completed a PhD 
on the sources of the ideas of the Bakhtin Circle at the University of 
Sussex in 1995, after which he was Max Hayward Fellow in Russian 
Literature at St. Antony’s College, Oxford. In 1997 he became Research 
Fellow at the University of Sheffield where, in 2007, he became Professor 
of Cultural Theory and Intellectual History and, from 2008, Director of 
the Bakhtin Centre. Professor Brandist has published widely on Russian 
literature, intellectual history and critical thought, with his books 
including 蕩Carnival Culture and the Soviet Modernist Novel蕩 (1996), 蕩The 
Bakhtin Circle: Philosophy, Culture and Politics蕩 (2002), (ed. with David 
Shepherd and Galin Tihanov) 蕩The Bakhtin Circle: In the Master’s 
Absence蕩 (2004)   and (ed. with Katya Chown) 蕩Politics and the Theory of 
Language in the USSR 1917­1938 蕩(2010). He is currently working with 
Peter Thomas (Brunel University) on a book about Antonio Gramsci’s 
time in the USSR (1922­5), based on archival research in Moscow, and 
on a new monograph about the critique of Indo­European philology in 
Revolutionary Russia. 
He has just published the book 蕩The Dimensions of Hegemony: Language, 
Culture and Politics in Revolutionary Russia 蕩which is available now.  1

Professor Brandist is also President of the lecturers’ union (UCU) at the 
University of Sheffield, and a photographer. 
 

1 For information see:   蕩http://www.brill.com/products/book/dimensions­hegemony  

http://www.brill.com/products/book/dimensions-hegemony


This interview is primarily to understand Bakhtin’s ideas, his reception in 
India, the work that is done at The Bakhtin Centre, University of 
Sheffield, and to engage with an internationally renowned scholar of 
Bakhtin Studies. The interview will also cover new dimensions of 
research on Gramsci and his ideas of Hegemony and a discussion on 
Indo­European philology which can provide an alternate paradigm to 
study the Postcolonial. 
 

1. As a Professor of Cultural Theory and Intellectual History at 
the University of Sheffield could you briefly tell me about your 
research interests? 

 
I’m interested in the way in which the revolutionary era in Russia and the 
USSR, by which I mean the first third of the 20th century, led to a 
fundamental shift in our understanding of the social world. This is a 
process that has largely been obscured, first by the legacy of the twin 
disasters of Stalinism and Fascism in Europe, then by the intellectual 
consequences of the Cold War, in which the Stalin and post­Stalin 
regimes were presented as ‘socialist’ and logical outcomes of Marxism. 
This problem has, more recently, been exacerbated by the ideologies of 
neoliberalism and postmodernism, which are dialectically linked. One of 
the more pernicious effects of the latter is that it has gained the status of 
what Thomas Kuhn called ‘normal science’, when researchers take for 
granted some past theoretical innovation, and concentrate on what Kuhn 
called ‘puzzle­solving’. Like nation states, once established such 
traditions construct for themselves a historical mythology that portrays its 
origins in the light of what it regards as its accomplishments.  
 



One consequence is a caricature of history and the science of the past 
which, in the case of postmodernism, involves a misrepresentation of the 
Enlightenment. If we take Voltaire’s 蕩Candide蕩, one of the most popular 
texts of the Enlightenment, as an example, we can see nothing resembling 
the abstract, Eurocentric universalism based on the rationalistic 
assumption of scientific certainty that the postmodern image of the 
movement suggests. Nor indeed can we see an essentially religious 
confidence in the inevitability of historical progress. This ‘straw man’ 
image is nevertheless passed on to graduate students through textbooks 
and Masters’ courses.  
 
Marxism is often portrayed as the epitome of this putative ‘Enlightenment 
thinking’, but this massively underestimates the variety of critical 
scholarship that emerged in the early USSR, as a result of both the 
conceptual shifts of the time and the funding for innovative research 
projects associated with egalitarian social policies. Among the paradigms 
that emerged were what are now call sociolinguistics and the 
post­colonial critique of scholarship about the ‘East’. The caricature of 
the period has not only deprived recent scholarship of important critical 
and political resources, but has led to a reliance on Nietzschean and 
Heideggerian ideas, anti­democratic philosophers who posited European 
culture as the achievement of Ancient Greece, with no debts to Pharaonic 
Egypt or Persia.   I’m therefore interested in researching the intellectual 2

riches of revolutionary Russia as a resource for addressing contemporary 
social and political problems. One example would be the way in which 
the Revolution created an environment in which religious sectarianism 
and fundamentalism were undermined, while the political and economic 

2 An excellent discussion of this runs throughout Timothy Brennan,  蕩Wars of Position: The Cultural Politics of 
Left and Right 蕩 (New York: Columbia University Press, 2006). 



reasons for the appeal of such ideas were addressed through progressive 
policies that led to the advancement of the oppressed and exploited. 
 

2..蕩       蕩You have several publications on Bakhtin and you are 
internationally renowned as a prominent Bakhtin scholar. What do 
you think about the rising interest in Bakhtin and his ideas in recent 
times? 

 
I was first attracted to the ideas of what we now call the ‘Bakhtin Circle’ 

because, as a graduate student in the late 1980s, these works appeared to 
address the legitimate issues raised by poststructuralist thinkers without 
yielding to an irresponsible relativism that ultimately renders all 
collective politics impossible. Indeed, I’ve always thought that the 
postmodern agenda was primarily ideological cover for intellectuals 
seeking to withdraw from collective politics.  More conservative thinkers 3

found in Bakhtin’s ideas a way to defend liberal humanism against the 
intellectual assault on the bourgeois subject by poststructuralist thinkers. 
This is perhaps an indication of the extent to which Bakhtinian ideas can 
be marshalled in the cause of very different ideological agendas, and 
applied to a wide range of cultural phenomena in critical analyses. In 
order to understand why this is possible one needs to have an adequate 
historical understanding of the sources of the ideas and, arising from this, 
a diagnosis of what makes their employment alternately penetrating and 
superficial. Categories like ‘dialogue’ and ‘carnival’ are applied so 
casually that they tend to lose their critical potential and become largely 
trivial. This is a pity because properly understood and cautiously applied 
they may have significant critical power.  

 
3 Here I broadly agree with Alex Callinicos’s argument in his polemical  蕩Against Postmodernism 蕩 (London: Polity 

1989), though it is important to recognise the intellectual ‘surplus’ that is irreducible to this motivation. 



So the answer to the question is that intelligent researchers recognise the 
potential power of certain ‘Bakhtinian’ ideas, and seek to apply them to a 
range of cultural phenomena, but they are often unaware of the 
conceptual structures on which they are founded. This may lead to a naive 
employment of the ideas, without understanding the potentials and 
limitations of the ideas, not least the separation of semiotic material from 
the institutions in which their use is always embedded. The result is often 
(though by no means always) a formalistic or superficial application of 
the ideas that yields few novelties. In this sense ‘Bakhtinian’ categories 
may become part of ‘normal science’, treating cultural phenomena as a 
puzzle to be solved by the application of the categories themselves. 

Fortunately the high point of such uncritical and mechanical applications has 
probably passed. 

 
3.蕩       蕩You have been the director of the Bakhtin centre at the University of 

Sheffield since 2008. I would like to know what kind of work the 
centre does and what are the opportunities for research at the Centre 
for scholars specializing on Bakhtin or working with Bakhtinian 
ideas? 

 
David Shepherd founded the Centre in 1994 to study the sources and legacy 

of the ideas of the ‘Bakhtin Circle’. I was originally the research assistant 
brought in to work on new translations and to research the sources of the 
ideas from 1997, and my role has developed significantly in the 
meantime. Here I built on my doctoral work which was dedicated to the 
sources of the ideas of the Circle, resulting in a number of articles and 
books on the subject. Together we coordinated and participated in 
research projects on various aspects of the Circle’s work that have helped 
to bring about a greater historical understanding, and more circumspect 



application of the ideas than was common in the 1980s and 1990s. We 
also aimed to bring researchers into dialogue with each other to develop 
productive approaches to the ideas.  

 
Over time, however, it became clear that the members of the Circle were 

participants in a wider dialogue that was much more important than the 
contributions of any of the individuals involved. They appeared truly 
exceptional only because the wider intellectual debates of the time 
remained obscure. Over time, therefore, the Centre broadened its focus to 
consider the history of cultural theory, with particular reference to that 
developed in the early Soviet Union. The Bakhtin Circle remains a 
significant part of this, of course. One achievement of which I am 
particularly proud is the construction of a special research collection 
through many hours of trawling through bookshops in Russia, Ukraine, 
Azerbaijan and elsewhere. We now have a focused collection of material 
on the field that would be difficult to compare with anywhere else in 
Europe. This collection is accessible to visiting researchers and graduate 
students in pursuit of their research. Consultation on and supervision of 
related research projects is also available to resident and visiting scholars 
and graduate students. 

 
4.蕩       蕩What do you think of Bakhtin’s reception in India? 
 
I can only really judge the material in English that has been available to me, 

and so I can’t claim an exhaustive knowledge of this. What I would say is 
that I have seen examples of imaginative, and careful applications that 
serve to cast new light on cultural phenomena and simultaneously 
illuminate some of the potentials and limitations in Bakhtinian ideas. 
However, I’ve also seen examples of mechanical applications in which 



the phenomenon under scrutiny is forced to lie on a Procrustean bed of 
Bakhtinian categories. This is by no means unique to the Indian context, 
for certain Bakhtinian ideas are all too easy to employ incautiously and 
uncritically, and there are plenty of examples from around the world of 
thinkers being regarded as a panecea.  

 
The fortunate thing is that there is a certain privilege in coming to these 

ideas relatively late, compared to Europe and the US, since Indian 
scholars have the opportunity to learn from our mistakes rather than 
repeating them. This means, however, a readiness to take history 
seriously, both intellectual history and the history of institutions and 
social structures. The imperatives of neo­liberalism within universities 
discourages such investigations, as researchers are pressed to predict 
results, claim novelties and to prioritise productivity. In these 
circumstances an insistence on the importance of history has a subversive 
edge and requires a way of working that goes against the grain of the 
easiest forms of intellectual practice. 

 
India has a long and proud tradition of historical and philological 

investigations that ran against the dogmas of the ruling ideology in 
colonial times and after. In recent times this is endangered by a 
resurgence of sectarian and authoritarian myths that seek to overwhelm 
critical thinking. It would be good to think that certain Bakhtinian ideas, 
suitably revised and reformulated, would play a role in the cause of 
critical thinking today. 

 
5.蕩       蕩Mikhail Bakhtin’s ideas like the carnivalesque, dialogism, 

heteroglossia, grotesque, has been used by literary critics and 
scholars worldwide. What in your opinion are the most productive 



ways in which Bakhtinian concepts can be used across disciplines? 
Are they applied to disciplinary fields other than humanities and 
social sciences? 

 
I think the idealist foundations of Bakhtin’s ideas need to be recognised 

from the outset ­ meaning not that he denied the existence of the material 
world, but that he consistently tried to dissolve the structures of 
experience into those of consciousness. He separates forms of 
consciousness from the material conditions from which they emerge, and 
cultural forms float free of the institutional moorings in which they 
should be embedded. This perhaps sounds more negative than it should, 
for there is a sense in which to escape the reductionist ‘Marxism’ of 
Stalin’s Russia he needed to do this in order to engage in a properly 
critical manner. We don’t need to do this, however, and so I think we can 
make the best use of these categories if we embed the phenomena they 
denote into social structures and processes and refuse to separate the 
human from the natural sciences in the way that Bakhtin did. It is this 
separation that has allowed his most famous and appealing categories to 
be overused and misapplied. Also, the contradictions and tensions in 
Bakhtin’s ideas need to be recognised and addressed directly, for these 
open a space for rethinking the ideas themselves in order to make them 
more potent tools of analysis and critique.  

I’ll just give one example: Bakhtin says dialogue is the existential condition 
of all language but then talks about monologue. What can this be? It must 
be a type of dialogue. Understood as such it appears to be a hierarchical 
relationship between discourses. But then he talks about ‘monologic 
discourse’. It isn’t clear how it can be both these things, and we probably 
need to choose one and develop that perspective. 



In terms of the idealism, we probably need to recognise that when Bakhtin 
insistently talks about the body in writing about carnival he’s concerned 
only with 蕩images of the body蕩, not with the body as such. Similarly, he 
values carnival as a form employed by novelists to relativise the ruling 
ideology, not as a form of popular subversion in itself. The novel, in 
which this ‘carnival spirit’ reigns is, for Bakhtin, a form of consciousness, 
and when he presents the history of the genre it is separated from such 
crucial institutional preconditions as the rise of a literate middle class and 
of the publishing industry. I think that if we are to make good use of these 
ideas we need to reconnect these things. Much better, I think, to treat the 
cultural forms Bakhtin discusses as emergent structures that arise from 
the natural and social structures that precede them, but are irreducible to 
those structures. Once this happens then ‘dialogism’ as a form of 
ideology critique, ‘heteroglossia’ as the registration of socioeconomic 
institutions in the stratified national language gains a critical traction that 
they lose in isolation. 

 
In short we need to approach the ideas critically and historically. 
 
6.蕩       蕩Apart from Bakhtin, you have worked on Antonio Gramsci. I am 

really interested in knowing how you relate Gramsci’s ideas to 
Bakhtin and how do they come together in your work? 

 
Gramsci was clearly one of the most important Marxist thinkers of the 20th 

century, and Bakhtin was not a Marxist at all (Voloshinov and Medvedev 
were Marxists of a sort). Gramsci was a political activist, while members 
of the Bakhtin Circle were relatively detached ‘traditional intellectuals’ in 
the Gramscian sense. Clearly they are not directly commensurable 
thinkers. They did, however, share some intellectual sources and engaged, 



in different ways, with the same ‘dialogising background’. They also 
shared important elements of an understanding of language as the 
embodiment of a worldview and the site of ideological struggles. This 
was fundamentally different to the poststructuralist theory of language, 
which makes many of the applications of their respective ideas in cultural 
studies deeply problematic. The understanding of social consciousness as 
a site of unremitting struggle between socially­positioned groups in which 
contestation of concepts like ‘freedom’, ‘democracy’ and the like play a 
crucial role has always seemed to me an important and productive 
alternative to ‘false­consciousness’ theories of ideology. While Bakhtin 
and his colleagues have a sophisticated account of some of these struggles 
at the level of aesthetics and literature, Gramsci provided a much more 
‘grounded’ account at the level of political action and institutions of 
power.  

Apart from being a trained historical linguist, Gramsci’s intellectual 
formation was fundamentally shaped by his involvement in the 
proletarian culture movement in Turin and then by the two years he spent 
in Russia in 1922­3 and a shorter visit in 1925. This gave Gramsci an 
insight into the crucial debates in Russia at the time. It would be no 
exaggeration to say that much of Gramsci’s 蕩Prison Notebooks蕩 is made up 
of his theoretical reflections on this experience, attempting to distil the 
lessons of the NEP­period USSR into concepts and modes of analyses to 
guide revolutionary practice in Italy and the rest of Europe. 

 
7.蕩       蕩Can you tell me something about your recent book  蕩Dimensions of 

Hegemony: Language, Culture and Politics in Revolutionary Russia蕩? 
 
It’s the product of many years of research in Russian, Ukrainian and 

Azerbaijani archives as well as research work in major Russian libraries 



and focuses on the interaction between language and cultural policy in 
Revolutionary Russia and the wider the intellectual debates of the time. A 
key concept here is 蕩hegemony蕩, which entered Russian Marxism to 
theorise the way in which a minority proletariat could lead the majority of 
peasants in a democratic revolution against the Tsarist autocracy, but 
soon became the focus for a wide range of cultural debates and policies. 
This involved the relationship between the proletariat and peasantry, the 
cities and countryside, the Russian proletariat and the millions of 
non­Russian former subjects of the Russian Empire, and the revolutionary 
state and the liberation movements across the world. I aim to show that 
considerations of hegemony progressively developed multiple 
dimensions, with cultural and linguistic issues becoming more prominent 
over time. This was because communication between the leadership of 
the Revolution in the cities and the largely illiterate peasantry within 
Russia required conscious attention to be given to the relationship 
between the standard and non­standard forms of language. This was, 
however, a relatively simple matter compared with the fact that the 
majority population of the former Empire did not speak Russian as a 
native language, and that most languages did not have standard forms. 
The Soviet government thereby needed to codify national languages and 
establish national regions in order to facilitate education and cultural 
development in the regions, and to enable the indigenous population to 
participate in public life. 

 
This situation led to a massive investment in research activities into the 

sociological and political dimensions of language, relations between 
literature and folklore, nation formation and questions of identity and the 
like, which were decades ahead of research in the rest of the world. It is 
impossible to understand the work of people like the Bakhtin Circle, or 



the famous psychologist Vygotskii without an appreciation of this wider 
intellectual field. Moreover, given the central role the early USSR played 
in the workers’ movements in Europe and the anti­colonial movements 
across the world, the influence of these ideas beyond the USSR also 
needs to be properly understood. The problem is that the Stalinist 
counter­revolution distorted these new paradigms almost beyond 
recognition, the entire political vocabulary was twisted to suit the 
interests of the new ruling class in its competition with western capital. 
My argument is that Gramsci was spared some of the worst effects of this 
distortion by the fact that he was isolated in Mussolini’s prison from 1926 
and was able to spend the next decade reflecting upon the lessons of the 
Revolutionary period. Gramsci’s ideas therefore need to be understood 
within this context, but we also need to understand that there were many 
valuable and related debates of which Gramsci was unaware. The book 
tries to uncover some of this wider intellectual field.  

 
8.蕩       蕩I believe you are also looking at the development of Indology in 

revolutionary Russia and exploring the idea of a critique of 
Orientalism from Russian intellectual history. Can you talk about 
this exciting area of study? 

 
Yes, this came out of one of the ‘dimensions of hegemony’ that I studied in 

the book. Late imperial orientology (I use this term to avoid the pejorative 
sense ‘orientalism’ has gained since Said’s famous book of 1978) in 
Russia developed in opposition to that in Britain and France. Indeed, as 
Vera Tolz has shown in recent work on the area, orientologists developed 
a penetrating critique of the entanglement of imperial interests and 
scholarship about the East in these areas.  They particularly concentrated 4

4 Vera Tolz, 蕩Russia’s Own Orient: The Politics of Identity and Oriental Studies in the Late Imperial and Soviet 
Periods  蕩(Oxford: Oxford University Press 2011). 



on the stereotypes of a rational, dynamic West versus religious and 
stagnant East, as serving to justify Imperial domination. Instead they 
developed sophisticated studies of ‘Russia’s own orient’: Central Asia, 
the Caucasus and Siberia, in which the cultural achievements of these 
areas were highlighted. Among these areas of research was a study of 
Buddhism that had spread from India, through Tibet and Mongolia into 
parts of Siberia. This led to the rise of an Indology that, unlike that in the 
West, did not restrict itself to the Classical and Vedic periods, but treated 
Indian (in the broad sense) culture as a living and dynamic phenomenon, 
and took the achievements of Indian scholars seriously. These 
orientologists advocated a significant amount of cultural autonomy within 
the Empire, which the reactionary Tsarist authorities were unwilling to 
grant. However, they were certainly not advocating an anti­imperialist 
policy, believing that an appreciative orientology would ultimately help 
to secure the Empire’s future. The Empire, they believed, should be a 
shared civic space in which more ‘backward’ areas would achieve 
progress by being brought under the leadership of the more advanced 
culture of Russia. As the great historian of Central Asia, Vasilii Bartol’d 
put it, ‘the peoples of the east will believe in the superiority of our culture 
all the more when they are convinced we know them better than they 
know themselves’. In this way, Russian Orientalists could contribute to 
the ‘peaceful convergence of the peoples of the east with Russia’.  5

 
 As we all know, the Revolutions of 1917 destroyed the Empire and the 

Bolsheviks worked to discredit the whole idea. Indeed, after the 
Revolution it became ever more apparent that the East was a crucial 
factor in the continuation of the Revolution in Russia and abroad. 

 
5 Bartol。d, Vasilii Vladimirovich,‘Rech。 pered zashchitoi dissertatsii’, in  蕩Sobranie sochinenii 蕩, vol. 1, (Moscow: 
Vostochnaia literatura 1963 [1910]) p. 610. 



Although the Bolsheviks clearly understood the importance of 
anti­colonial movements in the East, most revolutionaries had been 
focused on Europe as the cradle of revolution as it emerged from the 
chaos of the 1914­18 war. As the revolutionary wave there ebbed, it was 
the East that drew more and more attention. Moreover, the ‘national 
question’ in ‘Russia’s own orient’ demanded urgent attention, and the 
alliance between Russian revolutionaries and the liberation movements in 
the former colonies of the Empire was crucial in the defeat of the 
western­backed White armies in the 1918­21 Civil War. Russia now 
began to attract significant numbers of Indian revolutionaries, ultimately 
leading to the formation of the Indian Communist Party. 

 
The point is that in the new circumstances, the late imperial orientologists 

and the Soviet government began to cooperate, so that the progressive 
elements of the old orientology were uncoupled from their imperial 
ideology and integrated into a developing field of Marxist scholarship. 
The first years of the USSR thus saw a rise in critical and emancipatory 
scholarship, and the development of a penetrating ideology critique of 
western 蕩orientalism蕩. This then interacted with the liberation movements 
in the British and French colonies as significant numbers of their 
intellectuals were educated in Soviet institutions or participated in the 
activities of the Communist International. This relationship suffered 
severe distortions from the end of the 1920s, with the rise of the Stalin 
regime that attempted to subordinate non­Russian areas of the USSR to 
Moscow and use foreign Communist Parties to further its own foreign 
policy, but the critique nevertheless led to the development of the 
postcolonial critique of orientalism. 

 



This is not generally understood by advocates of postcolonial theory today, 
who tend to turn to Nietzschean or Heideggerian philosophy to ground 
their critique of Eurocentrism, despite the facts that these were among the 
most elitist, anti­democratic and Eurocentric thinkers of their time. It also 
does not appear to have been understood by the main advocates of 
subaltern studies, who fundamentally misunderstand the notion of 
hegemony, and in some cases end up reinforcing the same orientalist 
stereotypes they set out to counter. 

 
As a footnote I could add that the Bakhtin Circle at various points included 

two orientologists: the Japanologist Nikolai Konrad and the Indologist 
Mikhail Tubianskii. Both these figures deserve more attention not least 
for their anti­Eurocentric scholarship. Tubianskii was a student of the 
great Russian Buddhologist Fedor Shcherbatskoi, known in the 
anglophone world as Theodor Stcherbatsky, a figure who is still widely 
respected among Indian Buddhologists, especially for his monumental 
2­volume study 蕩Buddhist Logic蕩 (1930­32). Tubianskii was, among other 
things, the leading specialist on the work of Rabindranath Tagore in the 
USSR. These figures were significant in the emergence of what are not 
often called ‘Bakhtinian theory’. 

 
9.蕩       蕩How does the idea of entanglement of different intellectual traditions 

appeal to you? I am referring to the particular connections you 
mentioned in an earlier discussion that early Indian communists 
made with German and Russian scholars, activists and leaders. Let 
us talk a bit about the way such connections between people from the 
east and the west influenced the nationalist struggle for independence 
from the British Empire and what that history means for the Left 
movement in postcolonial India. 



 
This is a very big issue, but I could say that recognition of the intellectual 

engagement, and often indeed entanglement, between East and West is 
fundamental in understanding the emergence of the very idea of India. 
They were, moreover, crucial to the Enlightenment project itself ­ not 
least through the European assimilation of Indian and Arab mathematics. 
This makes it all the more outrageous that the Enlightenment is 
caricatured in the way it is.  The Enlightenment was a 蕩contested蕩 dialogic 
arena from the outset, and remained so as the ideas became entangled 
with developing colonialism.  6

 
Many ideological positions that legitimised the colonial project were 

adopted and reworked by anti­colonial intellectuals, not least the idea of 
the Aryan invasion, and the romantic notion that one can find some 
primordial basis for nationality. The current Hindu nationalist attempt to 
pursue the idea that a single Indian people correspond to a single 
language, based on Sanskrit roots, or that the basis of some ancient 
greatness can be discerned from the foundational myths of the state are 
direct borrowings from German Romanticism. The first attempt to 
implement such ideas was a tragedy, while this attempt, as Marx might 
have said, is a farce, albeit a dangerous one. It is all the more worrying 
when intellectuals on the left concede so much ground to such orientalist 
caricatures as Indian workers are motivated by religion and European 
workers by the pursuit of their economic well­being. This, along with the 
treatment of the Enlightenment as essentially a European and colonial 
project, is to play into the hand of the right wing both in Europe and 
India. 

 

6 See, for instance, Jonathan I. Israel, 蕩Enlightenment Contested: Philosophy, Modernity, and the 
Emancipation of Man 1670­1752 蕩 (Oxford: Oxford University Press, 2006). 



The conflation of Marxism with its Stalinist distortion is no less unjust or 
dangerous in present circumstances. A historical perspective shows that 
while Marxism exerted a formative influence on the formation of a left 
intellectual trend in Asia and elsewhere, the participation of Asian 
revolutionaries in Russia and the Comintern fundamentally affected the 
ways in which Marxists perceived the world.  Indeed, Marx himself 7

struggled to free his work from the positivist scientific ideas that were 
dominant in Europe in the nineteenth century, leading to some 
fundamental changes in perspective.  It was, moreover, interventions 8

based on the Marxist analysis of imperialism that attracted 蕩mujarhirin 蕩 and 
Hindu anti­colonial revolutionaries in the 1920s, enabling the formation 
of class­based organisation that challenged the communalism that was 
fundamental to imperial rule. Communalism today plays the same role in 
facilitating the domination of transnational, corporate capital in India, and 
Islamophobia is, similarly, of crucial importance in justifying Western 
intervention in the Middle East, while blaming immigrants for falling 
living standards among workers in Europe. Just as the domination of 
capital is a transnational and transregional phenomenon, so must be the 
formation of oppositional ideas and organisation. We therefore have 
much to learn from the successes of Marxists in the early twentieth 
century, but we also need to understand how the movement was 
destroyed from without and within. These are fundamental tasks of left 

7 See, for instance, Eric Blanc’s work on the way in which organisations in the colonies of the Russian 
Empire led the Bolsheviks to develop their nationality policy. ‘National Liberation and Bolshevism 
Reexamined: A View From the Borderlands’ (2014) available online here: 
https://johnriddell.wordpress.com/2014/05/20/national-liberation-and-bolshevism-reexamined-a-view-fr
om-the-borderlands/ 蕩  (accessed 8/2/15). 
8 For a recent discussions see Kevin Anderson, 蕩Marx at the Margins: On Nationalism, Ethnicity, and 
Non-Western Societies蕩 (Chicago: University of Chicago Press, 2010). 
 

https://johnriddell.wordpress.com/2014/05/20/national-liberation-and-bolshevism-reexamined-a-view-from-the-borderlands/
https://johnriddell.wordpress.com/2014/05/20/national-liberation-and-bolshevism-reexamined-a-view-from-the-borderlands/


intellectuals today, to study the past to ensure we learn from the successes 
of the past and avoid repeating the same mistakes. 

 
10.蕩       蕩Could you comment on the state of university education and 

critical scholarship today? 
 
Universities never were and are never going to be the vanguard of 

revolutionary change, but they have functioned as a space within which 
radical ideas could circulate and to some extent develop. This is partially 
due to the insulation of intellectual endeavour from the demands of 
governmental policy and capital accumulation that the institution 
facilitates. This has been a perennial concern for right­wing politicians, 
but hitherto the mainstream pro­capitalist opinion has been that the 
system as a whole needs a protected space for critical thought and 
research. This consensus has come under particular pressure as a result of 
the international project of neoliberalism which, while positing itself as 
the antithesis of Stalinism, represents a dialectical fusion of market 
capitalism with Stalinist forms of state organisation. This is, I think, 
based on the fact that both neo­liberalism and Stalinism are utopian 
political projects aimed at the complete subjugation of all social 
institutions to the accumulation of capital. I have written about the way in 
which the neoliberal agenda has led to features typical of the Stalinist 
command economy in UK universities and am currently expanding this 
work into a more extensive analysis.   9

9 ‘My rallies of endeavour will ensure the impact our dear leaders desire: on the Parallels Between Stalin’s 
Russia and the Operation of Today’s Universities’, Times Higher Education, 29 May 2014. Available online 
at: 
http://www.timeshighereducation.co.uk/comment/opinion/opinion­a­very­stalinist­management­model/20136
16.articl 蕩e   

 

http://www.timeshighereducation.co.uk/comment/opinion/opinion-a-very-stalinist-management-model/2013616.article
http://www.timeshighereducation.co.uk/comment/opinion/opinion-a-very-stalinist-management-model/2013616.article


 
In this environment universities are being transformed into factories for the 

production of the next generation of managers and of skilled labour, a 
base for research to facilitate the expansion of private capital, while 
critical intellectuals are under pressure to become producers of ‘scientific 
ideologies’ to justify the imperative of capital accumulation. None of this 
is especially new, but what has changed is the erosion, and in some cases 
the 蕩de facto蕩 collapse, of the structures that insulated the academic 
environment from the pressures I mentioned above. 

The space for the development of critical scholarship within universities is 
therefore narrower than once it was, but there is still important work 
being done. To be effective, however, such work needs, in one way or 
another, to connect with organisations outside the university structure. 
This ultimately means critical intellectuals returning to the difficult, 
messy and conflictual field of collective politics. 

 
11.蕩   蕩As the President of Sheffield Union (UCU) do you see yourself as an 

organic intellectual? How do you balance teaching, research and 
activism?  
 
As someone who came from a working class family and who has been 
active in political struggles since the 1980s, I was an organic intellectual 
long before I became president of the union. I credit political engagement 
with a significant part of my education, and I learned to lecture primarily 
through the practice of speaking at political events. I took on the 
presidency because it seemed the best way for me to contribute in my 
present situation, and it allows me to make connections between my 
research work and political practice. This was certainly preferable to 
being pushed into some management role within the university structure, 



which would have placed my function and ideological commitments in 
contradiction. Inevitably, however, trades unionism is a limited, if 
essential, phenomenon and so political engagement needs to extend 
beyond its limits.  
 
As for how activism interacts with teaching and research, this depends on 
the nature of the teaching and publication. When teaching undergraduates 
it is mainly a matter of helping them to think critically, making them 
aware that the terminology they have absorbed and have taken for granted 
(‘democracy’, ‘nation’, ‘communism’ and the like) are deeply ideological 
and need to be interrogated. It is often a matter of helping them to think 
historically, to appreciate that not everything in the past simply led 
inexorably to where we are now. The world could have turned out 
differently, and could still do so. By its very nature such an understanding 
raises awareness of the value of critical thinking and engagement in the 
struggles of the time. None of this stops when teaching graduate students, 
but there is then the additional need to understand the potential and 
limitations of certain approaches, and the need to identify areas that still 
need development. This is fundamental in enabling graduates to make a 
contribution to knowledge. None of this constitutes advocacy of a 
particular position, for there is nothing more subversive than critical 
engagement with institutional and ideological phenomena, which is 
precisely why the ruling class is keen to impose restrictions on it. 
 
Moving onto research, for me it is important to understand the past 
because this is a precondition for effective action in the present and in 
creating a future geared towards human flourishing. While we need to 
defend teaching and research from the tyranny of ‘employability’ and the 
demands of capital accumulation, that doesn’t mean we should encourage 



mere antiquarianism. Research matters. It is not a matter of freedom from 
relevance, but freedom to be relevant in ways not restricted to the 
reproduction of capital. This is a deeply political question, and so the 
division between activism and education is a practical question, 
depending on the institutions in which we operate.  
 
Universities are part of the capitalist system, they play important roles in 
the reproduction of a coherent ruling class, the production of skilled 
labour and in furthering capital accumulation more generally. It is 
doubtful that a post­capitalist society would need universities as we 
understand them today, for knowledge would become an ‘intellectual 
commons’ of which all have factual possession but nobody 蕩owns 蕩. In 
present circumstances they nevertheless maintain a space that allows us to 
develop perspectives that go beyond the needs and indeed the interests of 
capital. We have a responsibility to make good use of this opportunity, 
for we cannot take it for granted. 


